
Jürgen Strohmaier

www.jcs-context.de 1

„Ich bin in Amerika nicht zuhause und werde es nie sein, was bedeutet, ich werde nir-
gendwo auf der Welt zuhause sein“1 Flucht, Vertreibung, Ankommen und die Sehnsucht 
nach Heimat2 sind internationale und planetare Phänomene, die in verschiedenen Epo-
chen zu Konflikten, aber auch zu politischen Utopien geführt haben. Ich spreche hier be-
wusst von Phänomenen, weil aus unserer zivilgesellschaftlichen „Wir-Schaffen-das-Per-
spektive“ nach wie vor kein klar formulierter Konsens beispielsweise hinsichtlich kommu-
naler Aufnahmestrukturen oder Rahmenbedingungen für eine langfristige europäische 
Zufluchtsstrategie erreicht wurde. Auch konnte bisher kein menschenrechtskonformes eu-
ropäisches Asylsystem etabliert werden. Die Humangeographin Birgit Glorius schreibt 
dazu: „So richtig verbaselt aber haben es die politischen Parteien der Mitte, indem sie bei 
der Skandalisierung von Migration mitgemacht haben, in der Hoffnung, rechtsradikalen 
Gruppen die Wähler zu entziehen.“3 Wie wir heute wissen - und das hat eine historische 
Dimension - ist eine gut gemeinte, aber letztendlich „restriktive und ungelenke“4 demo-
kratische Migrationspolitik, die sich insgeheim an rechtspopulistischen Ideologien orien-
tiert, von vorne herein zum Scheitern verurteilt. Und sie demotiviert gleichzeitig das bür-
gerschaftliche Engagement für Migrantinnen und Migranten, weil sie im Grunde keine 
eindeutige Position gegen Menschen- und Fremdenfeindlichkeit bezieht und damit die So-
lidarität der Bevölkerung mit Geflüchteten untergräbt.
Sowohl Vertreibung als auch Flucht und ihre spezifischen Ursachen treffen auf gesell-
schaftspolitische Situationen, die mitunter stimmungsabhängig sind und das Ankommen 
von Geflüchteten dementsprechend emotionalisieren. Die Stimmung kann innerhalb von 
wenigen Monaten von einer Politik der offenen Türen („Wir schaffen das“) über rigide 
Kontroll- und Abschiebepraktiken des Staates bis hin zu repressiven Vertreibungsphanta-
sien („Remigration“) umschlagen. Diese Stimmung hat aber nicht nur Auswirkungen auf 
Menschen, die neu ins Land kommen, sondern auch auf Immigranten, für die Deutsch-
land eine Heimat geworden ist. Sie hat ebenso Auswirkungen auf sogenannte Bio-Deut-
sche und damit sind wir hier bei einem diffizilen und sensiblen Thema gelandet, das nach 
Differenzierung verlangt. Deswegen möchte ich gerne auf die kultursoziologische Bedeu-
tung von Heimat anhand ihrer begrifflichen Herkunft eingehen. Dazu möchte ich zwei As-
pekte vertiefen: Erstens der Frage nachgehen, was Gastfreundschaft als positiv besetzter 
Ausdruck im Gegensatz zum negativ besetzten Ausdruck Fremdenfeindlichkeit bedeutet. 
Dieser emotional besetzte Kampfbegriff wird ja ständig befeuert und als unmoralischer 
Zustand ins Feld geführt. Und zweitens möchte ich mich dem Heimatbegriff annähern 
und diesen anhand des Begriffes Nostalgie aufschlüsseln.

4  Ebenda: Interview mit Naika Foroutan

1  James Baldwin, Interview mit Fritz J. Raddatz. In: Die Zeit, 10/1978

3  Süddeutsche Zeitung vom 23./24.August 2025: Interview mit Birgit Glorius
2  Bei diesem Text handelt es sich um die Lesefassung meines Vortrages am 28.09.2025 im Pfullinger Kulturhaus.

Sind wir zuhause auch daheim? 



Jürgen Strohmaier

www.jcs-context.de 2

Lassen sich Zuhause und Daheim differenzieren?

Eine trennscharfe Differenzierung ist meines Erachtens nicht möglich. Aber die unter-
schiedliche Bedeutung der beiden Begriffe für jeweilige Ethnien und Kulturen zu kennen 
und zu erfahren, trägt semantisch betrachtet zum besseren gegenseitigen (Selbst-)Ver-
ständnis bei. 

Zu Gast bei Fremden
Wenn ein Wohnort als ein „Zuhause“ gilt, kommen wir naturgemäß in die Rolle des Gast-
gebers und somit entsteht die Möglichkeit zum Aufbau eines Gastgeber-Gast-Verhältnis-
ses. Der Gast oder die Gästin (etymologisch gibt es dieses Wort nicht) bzw. die Gäste stel-
len einen weiteren Grundtyp wie der Geflüchtete oder die Vertriebene dar. Vertriebene 
oder Geflüchtete könnten ja geradezu zu Gästen werden. Aber in der Regel erhalten sie 
nach dem Asylbewerberleistungsgesetz einen anderen Status: Asylbewerberin, Asylbe-
rechtigter, Asylantin oder Geduldeter. Hospes (lat.) ist das Herkunftswort für Gast und 
Gastgeber, aber es bedeutet auch Fremder (im Griechischen: Xenos, vgl. Xenophilie und Xe-
nophobie). Hostis (lat.) dagegen bedeutet Feind. Wenn der Gast oder die Fremde und die 
Gastgeber als Hospes am Tisch sitzen, wird das Verhältnis Gast-Gastgeber zumindest 
sprachlich aufgehoben. „Dass ein Gastgeber auch am eigenen Platz zum Gast seiner Gäste 
und umgekehrt ein Gast am Platz des anderen zu dessen Gastgeber wird, das kennzeich-
net den deterritorialisierenden Effekt eines Austauschs, der – tautologisch gesagt – im um-
gekehrten Verhältnis auf der Seite jedes Tauschenden sich als Geben und Empfangen zu-

Daheim Zuhause

Bedeutet eher „schon länger zuhause“ und 
weist auf Verwurzelung von Generationen hin, 
gilt als beheimatet.

Wohnung, Haus, Häuschen, Wohnort, Adresse

Heim – Heimat – Heirat (Hausbesorgung)
Indogerm./Griech.: Ort, wo man sich 
niederlässt; auch Gleichsetzung mit Dorf und 
Familie; „Bisch dr´hoimat?

Begriffliche Zweckgebundenheit mit 
unterschiedlichen Funktionen: Gotteshaus, 
Freudenhaus, Gewächshaus, Zuchthaus, 
Rathaus usw.

Daheim sein wird auch mit dem Sprachraum 
bzw. der Sprache/den Dialekten, die wir 
sprechen, identifiziert. Sprache als „Haus des 
Seins“ Metaphysische und persönliche 
Bezugsgröße.

Hausen und hausieren. Hausen eher 
abwertend, schlampig, zerstreut – „Die hausen 
wie die…“ ➡ Rassismus
Physische und persönliche Bezüge zum 
Lebensstil, anfällig für Stigmatisierungen.

Ableitungen: Heimgehen, heimzahlen, 
heimtückisch, heimsuchen, heimisch…
Heimlich – unheimlich – heimelig/heimelige 
Heimat – Kitschbild mit röhrendem Hirsch!

Haushalt, Hausmann- und frau, Hausrat, -
Gemeinschaft usw. – Standort bezogen 
(Unterschied zu Heimat!?) Bloch: 
Unbehaustheit

Alltagssprache´: „Der hat´s Maul dr´hoim 
glau“ oder „Tu nur wie daheim.“

„Bleib´mer z´haus mit dem Thema“; „Fühl´ 
Dich wie zuhause!“

Rollenzuschreibung: Heimchen am Herd ➡
Sexismus

Hausdrache ➡ Sexismus
Hausherr (hat scheinbar Hausmacht)

Institutionalisierung: Kinderheim/
Heimerziehung, Erholungsheim, Seniorenheim

„Haus Ursula“, Haus Seeblick, Haus der 
Familie usw. – Assoziation mit Geborgenheit



Jürgen Strohmaier

www.jcs-context.de 3

gleich darstellt. In diesem Sinne gibt es keinen Austausch zwischen Gast und Gastgeber, 
nur einen zwischen empfangenden Gastgebern, ob sie sich nun auf eigenen Plätzen und 
Wegen aufhalten oder nicht.“5 Bei der Ess- und Trinkkultur und den Tischmanieren kann 
dies z.B. in der Geste zum Ausdruck kommen, bei der der vermeintliche Gast dem Gastge-
ber Wein nachschenkt. Migrationspolitik ist aber auf Austausch angelegt: Arbeitskraft 
wird für Arbeitsangebote eingetauscht, Integration für Anpassung usw. Wir könnten sa-
gen: Jetzt kommen Sie erst mal an und ruhen sich aus. Dann klären wir, was Sie von diesem Land 
erwarten und wir von Ihnen. Wenn es realistisch und möglich ist, die gegenseitigen Erwar-
tungen zu klären, können Geflüchtete ihre beruflichen Kompetenzen bzw. Ambitionen of-
fenlegen. Je nachdem, kann die Bereitschaft wachsen, einen Sprach- bzw. Integrationskurs 
zu machen und sich auf entsprechende Weise für die Gesellschaft zu engagieren, z.B. als 
Sprachmittler. Dann schaffen „wir“ das. Das „Wir“ besteht kurz gesagt aus Sesshaften in 
Deutschland und Geflüchteten aus aller Welt. Das meine ich mit politischer Utopie. Das ist 
kein Wolkenkuckucksheim.
Wer also nicht in der Rolle des Sesshaften ist, kann Freund, Feind oder Fremder und damit 
immer auch Gast sein. Unser westeuropäisches Selbstverständnis bezieht sich auf Identität 
und den Besitz eines Passes mit Adresse. Die meisten erleben sich als Person „von Haus 
aus“ und eben nicht als X-Beliebige, aber jeder und jede, die nicht ins Haus gehöret, ist das 
potentielle X von Xenos. Das X ist im engeren Sinne Buchstabe und Platzhalter für alle 
Sesshaften, sobald sie außer Haus sind. Es ist der Andere – und von ihm aus gesehen, bin 
ich der Andere. Ich habe den Satz Wir können doch nicht jeden X-Beliebigen bei uns aufneh-
men! gehört. Und was ist mit dem X-Beliebigen, der sich weder integrieren noch ausschlie-
ßen lässt? Hat er dann einen Gaststatus? Noch im Hochmittelalter hat man diesen eher 
ambivalenten Status mit einem Gruß oder einer Begrüßung eingeleitet und eine Begeg-
nung nach dem Gastmahl wieder beendet. Und mit diesem Gruß können wir im Grunde 
in unserem Alltag anfangen und uns fragen, welche Bedeutung er darin hat. Ist nicht der 
Gruß eine verbindliche Form der Kontaktaufnahme, mit der ich den X-Beliebigen und 
mich selbst personifiziere? Nicht nur, wenn ich ein Geschäft betrete, sondern auch in der 
Nachbarschaft oder beim Platznehmen im öffentlichen Nahverkehr?6 Hier kann von Hosti-
lität eines Subjekts gesprochen werden, „weil es schon als feindselige Abwendung ausge-
legt werden kann, wenn ein Anderer sich ihm gegenüber nicht nur gleichgültig oder un-
entschieden verhält, sondern ihm einfach nicht zugewendet ist.“7 Sitzen also die meisten 
Feinde im eigenen Land? Wenn wir demnach das Gruß-Ritual beim Sehen, Kommen und 
Gehen als Initialzündung für ein Gastverhältnis betrachten, so wäre beim Ausbleiben des 
Grußes ein Zustandekommen dieses Verhältnisses mitnichten möglich. Die Gelegenheiten 
für einen Grußaustausch sind aber nicht erst durch den wechselseitigen autistisch-bohren-
den Blick auf das Smartphone vertan und durch die Kultur des gesenkten Hauptes einge-
schränkt worden. Historisch betrachtet hat sich die Ethik der Gast-Freundschaft kurz ge-
sagt mit der Entstehung der Nationen und dem Aufkommen kapitalistischer Produktions-
weisen sukzessive gewandelt. Ja, sie hat sich im Laufe der Epochen regelmäßig und un-
gleichzeitig als rechtspopulistisch erzeugte und gefährliche Fremdenfeindlichkeit Bahn ge-
brochen und am modernen Rassismus als Darstellungsform des Anderen kräftig mitge-

7  Hans-Dieter Bahr, Die Sprache des Gastes, Leipzig 1994, Seite 208

6  Hier könnten ich einen Exkurs zur Kontakt- und Grußvermeidung durch Tiefgaragen vom Stapel lassen. Denn die 
Bauweise sogenannter Mehrfamilienwohnungen mit integrierten Tiefgaragen ist für nachbarschaftliche Beziehungen oft 
das Ende der Begegnung auf dem Trottoir oder auf der Straße bzw. bedeutet Entsozialisierung von Nachbarschaften.

5  Hans-Dieter Bahr, Die Sprache des Gastes, Leipzig 1994, Seite 33



Jürgen Strohmaier

www.jcs-context.de 4

baut: „Es besteht ein offizieller Konsens darüber, dass diejenigen, die rassistische Überzeu-
gungen äußern und/oder in Übereinstimmung mit solchen Überzeugungen handeln, des-
wegen verurteilt werden müssen, weil derlei Überzeugungen wissenschaftlich diskredi-
tiert sind und zu moralisch unannehmbaren Verhaltensweisen führen. Dieser Konsens 
gründet in einer Reihe von geschichtlichen Ereignissen […] Ferner haben sich in den Be-
völkerungsteilen, die zur Zielscheibe rassistischer Agitation und Ausgrenzung geworden 
sind, Gruppen gebildet, die die Konsequenzen des Rassismus anprangern, und den Wider-
stand dagegen organisieren. Sie haben auf den Widerspruch zwischen offiziellem Konsens 
und tatsächlicher Praxis hingewiesen und eine herausragende Rolle dabei gespielt, das 
Problem des Rassismus auf die politische Tagesordnung zu setzen.“8 Rassismus ist also 
ebenso wie der Sexismus Gegenstand politischer und ideologischer Kämpfe bis in die heu-
tige Zeit hinein. Diese Dynamik korrespondiert aber auch mit dem Selbstverständnis der 
zu Beginn meines Vortrags genannten zivilgesellschaftlichen Perspektive, die von demo-
kratischen Diskursen getragen werden muss.
Die zivilgesellschaftliche Gastethik ist also mehr oder weniger weit entfernt von der kul-
tursoziologischen Bedeutung, die sie einst erlangte. Die Gruß- und Gastkommunikation 
korrespondiert keineswegs zufällig mit der völkischen Verfremdung des Heimatbegriffs. 
Dialektisch gewendet kann jemand, der den Gast gezielt zum X-Beliebigen degradiert und 
darüber hinaus Phantasien entwickelt, dieses X selbst auszulöschen und den Beliebigen zu 
entmenschlichen, auch kein Gastgeber sein. Wer vom Standpunkt des Daheim-Seins und 
der Überidentifikation mit Heimat nur Fremde und Feinde kennt, kann keine Freunde und 
schon gar keine Gastfreundschaft wollen und die Bedeutung des Zuhause-Seins wird 
ideologisch ausgehöhlt, das Zwischenmenschliche vergiftet. Das eigene Haus wird so ge-
sehen zur Höhle und Dunkelkammer heidnischer Chauvinisten, die somit immer weiter in 
ihre eigene (politische) Obdachlosigkeit hineinschlittern – und dem Anderen schon gar 
kein Haus, geschweige denn eine Unterkunft, mehr gönnen können: „Während die grie-
chisch-römische Antike die Freundschaft wesentlich im Zusammenleben der Stadt (polis) 
nicht nur des Hauses (oikos) sah, wird sie im christlichen Mittelalter vor allem in einem 
stellvertretenden, verbürgenden Handeln aufgefasst, was sich in der Neuzeit zu einer hu-
manistischen Solidaritätsgesinnung ausdehnte.“9 Diese Gesinnung führte bis heute in Dis-
kurse, die sich mit sozialen Ein- und Ausgrenzungsdynamiken befassen, deren Chiffren 
Migration, Integration, Segregation oder Parallelgesellschaft sind. Vor allem dann, wenn der 
nationale und nationalistische Geist sich dieser Chiffren bedient, kann dies zuweilen zu ei-
ner „babylonischen Sprachverwirrung“ führen10. Es ist deshalb nicht verwunderlich, dass 
wir (und jetzt meine ich Sie und mich) diesen sprachlichen Diskurs auch auf anderer Ebe-
ne führen, indem wir gerne an den Bewertungsspielen des Hotel- Urlaubs- und Gaststät-
tengewerbes teilnehmen, wenn wir von den „Gastgebern“ im Internet aufgefordert wer-
den, die Qualität, das Personal oder die Atmosphäre der Unterbringung zu beurteilen. Ich 
nenne das einen Bookingcommismus für touristische Teilzeitnomaden in der postmoder-
nen Erlebnisgesellschaft.

Heimat und Nostalgie
Der Philosoph Ernst Bloch hat in seinem Hauptwerk Das Prinzip Hoffnung folgendes for-
muliert: „Die Wurzel der Geschichte aber ist der arbeitende, schaffende, die Gegebenhei-

10  Ebenda: Seite 23
9  Hans-Dieter Bahr, Die Sprache des Gastes, Leipzig 1994, Seite 209
8  Robert Miles, Rassismus, Hamburg 1991, Seite 10 ff



Jürgen Strohmaier

www.jcs-context.de 5

ten umbildende Mensch und überholende Mensch. Hat er sich erfasst und das Seine ohne 
Entäußerung und Entfremdung in realer Demokratie begründet, so entsteht in der Welt et-
was, das allen in die Kindheit scheint und worin noch niemand war: Heimat.“11 Das ist 
gleichzeitig der letzte Satz in diesem Werk, der einen Kerngedanken von Bloch finalisiert. 
Nämlich den, dass Hoffnung auf Heimat doppelgründig ist. In jeder gewordenen Erfah-
rung liegt eine Noch-Nicht-Erfahrung, die in der Hoffnung - oder mindestens im Tag-
traum – von einer besseren Welt vorscheinen kann. Heimat kann bei Bloch als utopisches 
Destillat verstanden werden, das einem aber keinesfalls zufällt und nichts ist, was einem 
gehört. Das hat sie mit der jeweiligen Landessprache gemeinsam. Heimat im politischen 
Prozess bedeutet Freiheit und das demokratische Ringen darum. Heimat bedeutet Solida-
rität in der genannten Wechselwirkung des Gast-Gastgeber-Verhältnisses und setzt Be-
wohnbarkeit von Territorien voraus. Sie wissen ja, dass es auf jedem Kontinent Gebiete 
und Regionen gibt, die schlicht und ergreifend nicht (mehr) bewohn- oder besiedelbar und 
definitive Fluchtgründe sind. Hier überschneidet sich unser Thema mit der Klimadebatte. 
In subjektiver Hinsicht bedeutet Heimat Identität und Identifikation mit meiner Lebens- 
und Alltagswelt, Geborgenheit und soziale Bindekraft. Mein Name wird in Verbindung 
mit meiner Adresse gebracht und diese kann Zugehörigkeit stiften. Die Doppelbödigkeit 
von Heimat aber ist mindestens seit Beginn der Industrialisierung durch alle Epochen hin-
durch mehr oder weniger heftig zum Ausdruck gekommen: Vom Kampf für internationale 
soziale Gerechtigkeit bis hin zum Völkermord durch faschistische Systeme: „Heimat darf 
nicht reduziert werden auf bloße Heimatsignale. Heimat, richtig verstanden, hat zu tun 
mit Lebensqualität. Heimat ist ein Kürzel für Orientierungssicherheit, für konstante und 
verlässliche Beziehungen und Erfahrungen. In diesem Sinne, als Identitätsinstrument, ist 
Heimat ein wichtiger Gegenpol zu den globalen Tendenzen.“12 Heimat ist nicht nur auf ei-
nen Ort fokussiert. Gerade wegen der globalen Tendenzen spricht der Soziologe Ulrich 
Beck von „Ortspolygamie“, weil es neben dem Hauptwohnsitz in Pfullingen noch die ei-
gene Ferienwohnung in der Toskana gibt oder weil der Jahresurlaub immer im selben Ho-
tel im Passeiertal in Südtirol verbracht wird. Oder der Wohnsitz eines Kindes befindet sich 
in London und wird für die Familie im Laufe der Zeit zur zweiten Heimat, weil auch dort 
ein neues soziales Netz entsteht. 
Auch Pfullingen, das sich ja mit dem Biosphärengebiet identifiziert und noch einigerma-
ßen bewohnbar ist, setzt sich mit der Zugehörigkeit auseinander. Im Pfullinger Journal 
schreibt ein selbst ernannter Experte zur Frage, wer ein Original-Pfullinger sei, folgendes: 
„Juristisch ist das relativ einfach. Wer in Pfullingen auf Dauer wohnen will, gilt vom ersten 
Tag an als Pfullinger, nach drei Monaten Anwesenheit wird er sogar zum wahlberechtig-
ten Pfullinger Bürger. So ein paar Tage reichen natürlich nicht zum zertifizierten Pfullin-
ger, dazu muss man schon eigene Leistungen bringen und gute Eltern arbeiten hart daran, 
ihre Kinder soweit zu qualifizieren.“13 Wie das genau geht, wird dann im weiteren Verlauf 
der Glosse beschrieben. Eine Rolle spielt dabei ein Faustballturnier der Jedermänner auf 
dem Schömberg. Es geht um die Verknüpfung topographischer Besonderheiten (der 
Schönberg) mit Gemeinschaftserlebnissen (Faustballturnier der Jedermänner) und Esskul-
tur (Rote Würste grillen). Und wenn Sie dann eine Chiffre wie Biosphärengebiet dazu erfin-
den, dann stört Sie auch nicht, dass die Abstellplätze der Gebrauchtwagenhändler in Pful-
lingen genauso viel Fläche in Anspruch nehmen wie der liebevoll verhätschelte Stadtkern, 

13  Pfullinger Journal, 29. Jahrgang, Nr.11, November 2014 („Drommnomgucker“?)
12  Hermann Bausinger, Fremde Nähe, Tübingen 2002, Seite 24
11  Ernst Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Band III, Frankfurt/M, Seite 1628



Jürgen Strohmaier

www.jcs-context.de 6

der als Neue Mitte bezeichnet wird. Biosphärengebiet ist demnach ein semantisches Kon-
strukt sozialer Wirklichkeit, um Heimat zu definieren und sie gleichsam einzugrenzen. 
(Woran merken Sie, dass Sie im Biosphärengebiet leben?) Die für mich übergeordnete Fra-
ge dieser Zugehörigkeitsdynamik hat die französische Philosophin Barbara Cassin gestellt: 
Wann sind wir wirklich zuhause?14 Das ist der Untertitel ihres Buches mit dem Titel Nostal-
gie. Nostalgie (nostos und algos) bedeutet im engeren Sinne Heimkehrschmerz, also eine Mi-
schung aus Heimweh und Sehnsucht. Homers Odysseus dient ihr dabei als Archetyp zur 
Verkörperung der Sehnsucht nach Heimat, die er auf seiner Reise durch die Untiefen des 
antiken Meeres kompensiert. Cassin untersucht das Verhältnis von Heimat, Exil und Mut-
tersprache und wirft die Frage auf, ob es in der Odyssee für Odysseus überhaupt eine Hei-
mat gibt. Nicht nur weil ihn allein Calypso sieben Jahre von insgesamt 20 davon fernge-
halten hat. Obwohl nicht nur seine Gattin, Penelope, sondern auch das direkt in den 
Baumstamm eingelassene Braut- und Ehebett – und sein Volk – ihn sehnsüchtig erwarten, 
verzögert sich die Ankunft in Ithaka hinein in das von Bloch angesprochene Noch-nicht. 
Dagegen ist die Deutsche Bahn ein absolut pünktliches Unternehmen! Er, Odysseus ist 
noch nicht da! „Ganz nah am Ziel ist er ganz weit entfernt. Abwesenheit und Nebel kom-
men zusammen […]15 Und nun wendet Cassin einen Kunstgriff an, indem sie den Heim-
kehrschmerz bei Odysseus, eben die Nostalgie, als den eigentlichen Grund für seine ver-
spätete Rückkehr aufführt. Und zwar deshalb, weil Nostalgie mit dem Noch-nicht so ver-
woben ist, wie das Gewand, das Penelope unablässig zu weben tätigt. „Nostalgie ist der 
Grund, warum man der Rückkehr nach Hause auf die Gefahr hin den Vorzug gibt, dass ei-
nen dort Vergänglichkeit, Tod und, schlimmer noch, das Alter eher ereilen als Unsterblich-
keit […] Kant hat behauptet, der Sehnsüchtige […] werde immer enttäuscht, weil er nicht 
die Orte der Jugend herbeisehne, sondern die Jugend selbst […].16 Obwohl Odysseus seine 
Frau17 in dem Alter wiedersehen möchte, in dem sie tatsächlich ist, fährt die Nostalgie mit 
ihm durch die See, weil das Unterwegs-Sein alterslos scheint – nicht nur wegen den sagen-
haften Zirzen, denen er unterwegs begegnet. Vielleicht fürchtet er das Wiedererkennen mit 
allen, die ihn lange nicht gesehen haben. Ein Rückkehrer nach Jahren, der von denen, die 
dageblieben sind, erkannt und überrascht wird, steht oft nicht umsonst „wie angewurzelt 
da“. Im Augenblick des Zusammentreffens mit dem Anderen sind die Wurzeln spürbar, 
wir sind bis zur Kenntlichkeit entstellt und werden mit unserer Herkunft konfrontiert. In-
sofern ist die Verwurzelung auch als Metapher für Nostalgie zu sehen oder Nostalgie ist 
Teil der Verwurzelung. Die Frage ist also: Was hat sich verändert, während der Reisende, 
die Flüchtende und die Vertriebenen „weg“ waren? Ist es noch so wie zum Zeitpunkt des 
freiwilligen oder erzwungenen Abgangs? Bin ich mir sicher, dass das wirklich mein Zu-
hause ist? Ist der vertraute Ort überhaupt noch der, der er einmal war. Hier geht es jetzt 
um das Nicht-mehr als Gegenpol zum Noch-nicht. Bin ich etwa ein Anderer geworden, 
weil ich unterwegs so viele Andere und X-Beliebige getroffen habe oder bin ich immer 
noch derselbe? Mit diesen Fragen landen wir unwillkürlich beim Aspekt der Identität. Ist 
also Identität subjektiver Teil der Heimat oder ist Heimat Teil der Identität (auch im Sinne 
geographischer und ethnographischer Identifikation)? 

16  Ebenda: Seite 31 ff
17  Hier ein kurzer Hinweis zum geschlechtsspezifischen Aspekt von Nostalgie: In romantischen Verklärungen sind es 
gewöhnlich die Männer, die die Welt erobern und anscheinend die Frauen, die zuhause sitzen und warten. Heimat wird 
gewöhnlich von Frauen repräsentiert, so rief Elfriede Heidegger ihrem Mann zu: „bei anderen Frauen suchst du Heimat
- ach Martin - wie sieht´s in mir aus.“ (Briefe Martin Heideggers an seiner Frau Elfriede, „Mein liebes Seelchen“)

15  Ebenda: Seite 35
14  Barbara Cassin, Nostalgie – Wann sind wir wirklich zuhause? Berlin 2021 



Jürgen Strohmaier

www.jcs-context.de 7

„Nostalgie. Heimkehrrecht. Nach Hause zurückkehren ist ein Recht“, schreibt Barbara 
Cassin: „Jeder hat das Recht zurückzukehren. Die am 11. Dezember 1948 von den Verein-
ten Nationen verabschiedete Resolution 194 erklärt, dass denjenigen Flüchtlingen, die zu 
ihren Wohnstätten zurückkehren und in Frieden mit Nachbarn leben wollen, dies zum frühestmög-
lichen Zeitpunkt gestattet werden soll. Am 5. Juli 1950 hat die Knesset ein Rückkehrgesetz be-
schlossen, um sicherzustellen, dass alle Juden und ihre möglicherweise nichtjüdischen Fa-
milien nach Israel einwandern können. Am 22. November 1974 verabschiedete die Gene-
ralversammlung der VN Resolution 3236, die erneut das unveräußerliche Recht der Palästi-
nenser bekräftigt, in ihre Häuser und in ihr Eigentum zurückzukehren, aus denen sie vertrieben 
und entwurzelt wurden, und sie fordert ihre Rückkehr.“18 Damit hebt Cassin die politische Dis-
kussion um Migration, Zugehörigkeit, Flucht und Vertreibung auf eine internationale Ebe-
ne, die im Lärm des gesellschaftspolitischen Alltags eher vernachlässigt wird. Nicht nur 
das Recht auf Asyl oder das Gastrecht gilt es im Auge zu behalten, sondern es muss eine 
internationale Aufgabe sein, in allen Teilen der Welt für lebenswerte und völkerrechtlich 
abgesicherte Bedingungen zu sorgen, die erst gar nicht zu Flucht, Vertreibung, Verban-
nung und Exil führen. „Vereinte Nationen“ ist deshalb nicht nur das Label für eine inter-
nationale Organisation, die angetreten ist, Freiheit, Gerechtigkeit und Frieden zu stiften. 
Peace all around the world bleibt eine konkrete planetare und politische Utopie, die in den 
Vordergrund gerückt werden muss. So gesehen haben wir alle eine Migrationsvorder-
grund.
In dieser Zeit, in der ich diese Zeilen schreibe, sind wütende „Rufe nach Heimat lauter als 
jeder Muezzin“ (Jagoda Marinic), sie sind eine Art „anschwellender Bocksgesang“ (Botho 
Strauß) und fordern ein „Wir-Gefühl“ das zynisch klingt, weil es auf gewaltsame Ausgren-
zung abzielt. In diesem Zusammenhang möchte ich jedenfalls nicht das Wir von irgendje-
manden sein. Gerade dann, wenn Heimat mythologisiert oder besser gesagt zum Mythos 
umgelogen wird - wie Max Horkheimer und Theodor W. Adorno (beide während der NS-
Zeit im Exil in den USA) das genannt haben – wird die Rückvergewisserung des eigenen 
Standpunkts im örtlichen wie im politischen Sinne zur subjektiven wie gesellschaftlichen 
Aufgabe. Heimat, so Horkheimer und Adorno, ist das Entronnensein aus dem nomadi-
schen Urzustand und der Übergang zur Sesshaftigkeit. Insofern erinnern uns Geflüchtete 
oder Menschen ohne Obdach an unsere eigentliche Herkunft und daran, dass wir selbst 
aus dem Haus gejagt werden können. Ich schließe mit einem Zitat von Horkheimer und 
Adorno: „Wenn die feste Ordnung des Eigentums, die mit der Sesshaftigkeit gegeben ist, 
die Entfremdung des Menschen begründet, in der alles Heimweh und alle Sehnsucht nach 
dem verlorenen Urzustand entspringt, dann ist es doch zugleich Sesshaftigkeit und festes 
Eigentum, an dem allein der Begriff von Heimat sich bildet, auf den alle Sehnsucht und al-
les Heimweh sich richtet.“19 Insofern ist der Heimat-Begriff anfällig für seine Mythologi-
sierung und seine Sehnsucht nach Ankommen kann sich derart zuspitzen, dass diese eher 
in eine geistige Ziellosigkeit mündet, dass sie gewissermaßen erratisch wird.

Dezember 2025

19  Max Horkheimer und Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklärung, Frankfurt/M 1988, Seite 85 ff
18  Barbara Cassin, Nostalgie – Wann sind wir wirklich zuhause? Berlin 2021, Seite 116


