Sind wir zuhause auch daheim? Jurgen Strohmaier

,,Ich bin in Amerika nicht zuhause und werde es nie sein, was bedeutet, ich werde nir-
gendwo auf der Welt zuhause sein”! Flucht, Vertreibung, Ankommen und die Sehnsucht
nach Heimat? sind internationale und planetare Phianomene, die in verschiedenen Epo-
chen zu Konflikten, aber auch zu politischen Utopien gefiihrt haben. Ich spreche hier be-
wusst von Phanomenen, weil aus unserer zivilgesellschaftlichen , Wir-Schaffen-das-Per-
spektive” nach wie vor kein klar formulierter Konsens beispielsweise hinsichtlich kommu-
naler Aufnahmestrukturen oder Rahmenbedingungen fiir eine langfristige europdische
Zufluchtsstrategie erreicht wurde. Auch konnte bisher kein menschenrechtskonformes eu-
ropdisches Asylsystem etabliert werden. Die Humangeographin Birgit Glorius schreibt
dazu: ,So richtig verbaselt aber haben es die politischen Parteien der Mitte, indem sie bei
der Skandalisierung von Migration mitgemacht haben, in der Hoffnung, rechtsradikalen
Gruppen die Wihler zu entziehen.”? Wie wir heute wissen - und das hat eine historische
Dimension - ist eine gut gemeinte, aber letztendlich ,restriktive und ungelenke”* demo-
kratische Migrationspolitik, die sich insgeheim an rechtspopulistischen Ideologien orien-
tiert, von vorne herein zum Scheitern verurteilt. Und sie demotiviert gleichzeitig das biir-
gerschaftliche Engagement fiir Migrantinnen und Migranten, weil sie im Grunde keine
eindeutige Position gegen Menschen- und Fremdenfeindlichkeit bezieht und damit die So-
lidaritdt der Bevolkerung mit Gefliichteten untergrabt.

Sowohl Vertreibung als auch Flucht und ihre spezifischen Ursachen treffen auf gesell-
schaftspolitische Situationen, die mitunter stimmungsabhéngig sind und das Ankommen
von Gefliichteten dementsprechend emotionalisieren. Die Stimmung kann innerhalb von
wenigen Monaten von einer Politik der offenen Tiiren (,, Wir schaffen das”) tiber rigide
Kontroll- und Abschiebepraktiken des Staates bis hin zu repressiven Vertreibungsphanta-
sien (,,Remigration”) umschlagen. Diese Stimmung hat aber nicht nur Auswirkungen auf
Menschen, die neu ins Land kommen, sondern auch auf Immigranten, fiir die Deutsch-
land eine Heimat geworden ist. Sie hat ebenso Auswirkungen auf sogenannte Bio-Deut-
sche und damit sind wir hier bei einem diffizilen und sensiblen Thema gelandet, das nach
Differenzierung verlangt. Deswegen mochte ich gerne auf die kultursoziologische Bedeu-
tung von Heimat anhand ihrer begrifflichen Herkunft eingehen. Dazu mochte ich zwei As-
pekte vertiefen: Erstens der Frage nachgehen, was Gastfreundschaft als positiv besetzter
Ausdruck im Gegensatz zum negativ besetzten Ausdruck Fremdenfeindlichkeit bedeutet.
Dieser emotional besetzte Kampfbegriff wird ja stindig befeuert und als unmoralischer
Zustand ins Feld gefiihrt. Und zweitens mochte ich mich dem Heimatbegriff anndhern
und diesen anhand des Begriffes Nostalgie aufschliisseln.

1 James Baldwin, Interview mit Fritz J. Raddatz. In: Die Zeit, 10/1978

2 Bei diesem Text handelt es sich um die Lesefassung meines Vortrages am 28.09.2025 im Pfullinger Kulturhaus.
3 Siiddeutsche Zeitung vom 23./24.August 2025: Interview mit Birgit Glorius

4 Ebenda: Interview mit Naika Foroutan

www.jcs-context.de 1



Jurgen Strohmaier

Lassen sich Zuhause und Daheim differenzieren?

Daheim Zuhause

Bedeutet eher ,schon ldnger zuhause” und Wohnung, Haus, Hauschen, Wohnort, Adresse
weist auf Verwurzelung von Generationen hin,

gilt als beheimatet.

Heim - Heimat - Heirat (Hausbesorﬁung) Begriffliche Zweckgebundenheit mit
Indogerm./Griech.: Ort, wo man sic unterschiedlichen Funktionen: Gotteshaus,

niederldsst; auch Gleichsetzung mit Dorf und Freudenhaus, Gewichshaus, Zuchthaus,
Familie; ,, Bisch dr’hoimat? Rathaus usw.

Daheim sein wird auch mit dem Sprachraum | Hausen und hausieren. Hausen eher
bzw. der Sprache/den Dialekten, die wir abwertend, schlampig, zerstreut -, Die hausen
sprechen, identifiziert. Sprache als ,Haus des

Seins” Metaphysische und personliche wie die...” = Rassismus

" Physische und personliche Beziige zum
Bezugsgrofie. Legensstil, anfillig fiir Stigmatisierungen.
Ableitungen: Heimgehen, heimzahlen, Haushalt, Hausmann- und frau, Hausrat, -
heimtiickisch, heimsuchen, heimisch... Gemeinschaft usw. - Standort bezogen
Heimlich - unheimlich - heimelig/heimelige (Unterschied zu Heimat!?) Bloch:

Heimat - Kitschbild mit r6hrendem Hirsch! Unbehaustheit

Alltagss rache”: , Der hat’s Maul dr’hoim ,,Bleib’mer z"haus mit dem Thema”; , Fiihl”
glau” oder , Tu nur wie daheim.” Dich wie zuhause!”

Rollenzuschreibung: Heimchen am Herd = Hausdrache = Sexismus

Sexismus Hausherr (hat scheinbar Hausmacht)
Institutionalisierung: Kinderheim/ ,Haus Ursula”, Haus Seeblick, Haus der

Heimerziehung, Erholungsheim, Seniorenheim | Familie usw. - Assoziation mit Geborgenheit

Eine trennscharfe Differenzierung ist meines Erachtens nicht moglich. Aber die unter-
schiedliche Bedeutung der beiden Begriffe fiir jeweilige Ethnien und Kulturen zu kennen
und zu erfahren, tragt semantisch betrachtet zum besseren gegenseitigen (Selbst-)Ver-
standnis bei.

Zu Gast bei Fremden

Wenn ein Wohnort als ein ,,Zuhause” gilt, kommen wir naturgemaf in die Rolle des Gast-
gebers und somit entsteht die Moglichkeit zum Aufbau eines Gastgeber-Gast-Verhiltnis-
ses. Der Gast oder die Géstin (etymologisch gibt es dieses Wort nicht) bzw. die Gaste stel-
len einen weiteren Grundtyp wie der Gefliichtete oder die Vertriebene dar. Vertriebene
oder Gefliichtete konnten ja geradezu zu Gésten werden. Aber in der Regel erhalten sie
nach dem Asylbewerberleistungsgesetz einen anderen Status: Asylbewerberin, Asylbe-
rechtigter, Asylantin oder Geduldeter. Hospes (lat.) ist das Herkunftswort fiir Gast und
Gastgeber, aber es bedeutet auch Fremder (im Griechischen: Xenos, vgl. Xenophilie und Xe-
nophobie). Hostis (lat.) dagegen bedeutet Feind. Wenn der Gast oder die Fremde und die
Gastgeber als Hospes am Tisch sitzen, wird das Verhéltnis Gast-Gastgeber zumindest
sprachlich aufgehoben. , Dass ein Gastgeber auch am eigenen Platz zum Gast seiner Géste
und umgekehrt ein Gast am Platz des anderen zu dessen Gastgeber wird, das kennzeich-
net den deterritorialisierenden Effekt eines Austauschs, der - tautologisch gesagt - im um-
gekehrten Verhaltnis auf der Seite jedes Tauschenden sich als Geben und Empfangen zu-

www.jcs-context.de 2



Jurgen Strohmaier

gleich darstellt. In diesem Sinne gibt es keinen Austausch zwischen Gast und Gastgeber,
nur einen zwischen empfangenden Gastgebern, ob sie sich nun auf eigenen Pldtzen und
Wegen aufhalten oder nicht.”> Bei der Ess- und Trinkkultur und den Tischmanieren kann
dies z.B. in der Geste zum Ausdruck kommen, bei der der vermeintliche Gast dem Gastge-
ber Wein nachschenkt. Migrationspolitik ist aber auf Austausch angelegt: Arbeitskraft
wird fiir Arbeitsangebote eingetauscht, Integration fiir Anpassung usw. Wir konnten sa-
gen: Jetzt kommen Sie erst mal an und ruhen sich aus. Dann kliren wir, was Sie von diesem Land
erwarten und wir von Ihnen. Wenn es realistisch und moglich ist, die gegenseitigen Erwar-
tungen zu kldren, konnen Gefliichtete ihre beruflichen Kompetenzen bzw. Ambitionen of-
fenlegen. Je nachdem, kann die Bereitschaft wachsen, einen Sprach- bzw. Integrationskurs
zu machen und sich auf entsprechende Weise fiir die Gesellschaft zu engagieren, z.B. als
Sprachmittler. Dann schaffen ,, wir” das. Das , Wir” besteht kurz gesagt aus Sesshaften in
Deutschland und Gefliichteten aus aller Welt. Das meine ich mit politischer Utopie. Das ist
kein Wolkenkuckucksheim.

Wer also nicht in der Rolle des Sesshaften ist, kann Freund, Feind oder Fremder und damit
immer auch Gast sein. Unser westeuropdisches Selbstverstandnis bezieht sich auf Identitat
und den Besitz eines Passes mit Adresse. Die meisten erleben sich als Person ,,von Haus
aus” und eben nicht als X-Beliebige, aber jeder und jede, die nicht ins Haus gehoret, ist das
potentielle X von Xenos. Das X ist im engeren Sinne Buchstabe und Platzhalter fiir alle
Sesshaften, sobald sie aufSer Haus sind. Es ist der Andere - und von ihm aus gesehen, bin
ich der Andere. Ich habe den Satz Wir kénnen doch nicht jeden X-Beliebigen bei uns aufneh-
men! gehort. Und was ist mit dem X-Beliebigen, der sich weder integrieren noch ausschlie-
3en lasst? Hat er dann einen Gaststatus? Noch im Hochmittelalter hat man diesen eher
ambivalenten Status mit einem GrufS oder einer Begriiffung eingeleitet und eine Begeg-
nung nach dem Gastmahl wieder beendet. Und mit diesem Gruf konnen wir im Grunde
in unserem Alltag anfangen und uns fragen, welche Bedeutung er darin hat. Ist nicht der
Gruf3 eine verbindliche Form der Kontaktaufnahme, mit der ich den X-Beliebigen und
mich selbst personifiziere? Nicht nur, wenn ich ein Geschift betrete, sondern auch in der
Nachbarschaft oder beim Platznehmen im 6ffentlichen Nahverkehr?® Hier kann von Hosti-
lit4t eines Subjekts gesprochen werden, ,weil es schon als feindselige Abwendung ausge-
legt werden kann, wenn ein Anderer sich ihm gegentiber nicht nur gleichgiiltig oder un-
entschieden verhilt, sondern ihm einfach nicht zugewendet ist.”’ Sitzen also die meisten
Feinde im eigenen Land? Wenn wir demnach das Gruf3-Ritual beim Sehen, Kommen und
Gehen als Initialztindung fiir ein Gastverhéltnis betrachten, so wire beim Ausbleiben des
Grufles ein Zustandekommen dieses Verhdltnisses mitnichten moglich. Die Gelegenheiten
tur einen Gruflaustausch sind aber nicht erst durch den wechselseitigen autistisch-bohren-
den Blick auf das Smartphone vertan und durch die Kultur des gesenkten Hauptes einge-
schrankt worden. Historisch betrachtet hat sich die Ethik der Gast-Freundschaft kurz ge-
sagt mit der Entstehung der Nationen und dem Aufkommen kapitalistischer Produktions-
weisen sukzessive gewandelt. Ja, sie hat sich im Laufe der Epochen regelmifiig und un-
gleichzeitig als rechtspopulistisch erzeugte und gefdhrliche Fremdenfeindlichkeit Bahn ge-
brochen und am modernen Rassismus als Darstellungsform des Anderen kréftig mitge-

5 Hans-Dieter Bahr, Die Sprache des Gastes, Leipzig 1994, Seite 33

8 Hier konnten ich einen Exkurs zur Kontakt- und GruBvermeidung durch Tiefgaragen vom Stapel lassen. Denn die
Bauweise sogenannter Mehrfamilienwohnungen mit integrierten Tiefgaragen ist fiir nachbarschaftliche Beziehungen oft
das Ende der Begegnung auf dem Trottoir oder auf der StraBe bzw. bedeutet Entsozialisierung von Nachbarschaften.

7 Hans-Dieter Bahr, Die Sprache des Gastes, Leipzig 1994, Seite 208

www.jcs-context.de 3



Jurgen Strohmaier

baut: ,Es besteht ein offizieller Konsens dartiber, dass diejenigen, die rassistische Uberzeu-
gungen duflern und/oder in Ubereinstimmung mit solchen Uberzeugungen handeln, des-
wegen verurteilt werden miissen, weil derlei Uberzeugungen wissenschaftlich diskredi-
tiert sind und zu moralisch unannehmbaren Verhaltensweisen fithren. Dieser Konsens
griindet in einer Reihe von geschichtlichen Ereignissen [...] Ferner haben sich in den Be-
volkerungsteilen, die zur Zielscheibe rassistischer Agitation und Ausgrenzung geworden
sind, Gruppen gebildet, die die Konsequenzen des Rassismus anprangern, und den Wider-
stand dagegen organisieren. Sie haben auf den Widerspruch zwischen offiziellem Konsens
und tatsdchlicher Praxis hingewiesen und eine herausragende Rolle dabei gespielt, das
Problem des Rassismus auf die politische Tagesordnung zu setzen.”® Rassismus ist also
ebenso wie der Sexismus Gegenstand politischer und ideologischer Kadmpfe bis in die heu-
tige Zeit hinein. Diese Dynamik korrespondiert aber auch mit dem Selbstverstandnis der
zu Beginn meines Vortrags genannten zivilgesellschaftlichen Perspektive, die von demo-
kratischen Diskursen getragen werden muss.

Die zivilgesellschaftliche Gastethik ist also mehr oder weniger weit entfernt von der kul-
tursoziologischen Bedeutung, die sie einst erlangte. Die Gruf$- und Gastkommunikation
korrespondiert keineswegs zufillig mit der volkischen Verfremdung des Heimatbegriffs.
Dialektisch gewendet kann jemand, der den Gast gezielt zum X-Beliebigen degradiert und
dartiber hinaus Phantasien entwickelt, dieses X selbst auszuloschen und den Beliebigen zu
entmenschlichen, auch kein Gastgeber sein. Wer vom Standpunkt des Daheim-Seins und
der Uberidentifikation mit Heimat nur Fremde und Feinde kennt, kann keine Freunde und
schon gar keine Gastfreundschaft wollen und die Bedeutung des Zuhause-Seins wird
ideologisch ausgehohlt, das Zwischenmenschliche vergiftet. Das eigene Haus wird so ge-
sehen zur Hohle und Dunkelkammer heidnischer Chauvinisten, die somit immer weiter in
ihre eigene (politische) Obdachlosigkeit hineinschlittern - und dem Anderen schon gar
kein Haus, geschweige denn eine Unterkunft, mehr gonnen kénnen: ,Wahrend die grie-
chisch-romische Antike die Freundschaft wesentlich im Zusammenleben der Stadt (polis)
nicht nur des Hauses (oikos) sah, wird sie im christlichen Mittelalter vor allem in einem
stellvertretenden, verbiirgenden Handeln aufgefasst, was sich in der Neuzeit zu einer hu-
manistischen Solidaritdtsgesinnung ausdehnte.”® Diese Gesinnung fiihrte bis heute in Dis-
kurse, die sich mit sozialen Ein- und Ausgrenzungsdynamiken befassen, deren Chiffren
Migration, Integration, Segregation oder Parallelgesellschaft sind. Vor allem dann, wenn der
nationale und nationalistische Geist sich dieser Chiffren bedient, kann dies zuweilen zu ei-
ner , babylonischen Sprachverwirrung” fithren'. Es ist deshalb nicht verwunderlich, dass
wir (und jetzt meine ich Sie und mich) diesen sprachlichen Diskurs auch auf anderer Ebe-
ne fiihren, indem wir gerne an den Bewertungsspielen des Hotel- Urlaubs- und Gaststat-
tengewerbes teilnehmen, wenn wir von den ,,Gastgebern” im Internet aufgefordert wer-
den, die Qualitdt, das Personal oder die Atmosphéare der Unterbringung zu beurteilen. Ich
nenne das einen Bookingcommismus fiir touristische Teilzeitnomaden in der postmoder-
nen Erlebnisgesellschaft.

Heimat und Nostalgie
Der Philosoph Ernst Bloch hat in seinem Hauptwerk Das Prinzip Hoffnung folgendes for-
muliert: ,Die Wurzel der Geschichte aber ist der arbeitende, schaffende, die Gegebenhei-

8 Robert Miles, Rassismus, Hamburg 1991, Seite 10 ff
® Hans-Dieter Bahr, Die Sprache des Gastes, Leipzig 1994, Seite 209
0 Ebenda: Seite 23

www.jcs-context.de 4



Jurgen Strohmaier

ten umbildende Mensch und tiberholende Mensch. Hat er sich erfasst und das Seine ohne
Entduflerung und Entfremdung in realer Demokratie begriindet, so entsteht in der Welt et-
was, das allen in die Kindheit scheint und worin noch niemand war: Heimat.”" Das ist
gleichzeitig der letzte Satz in diesem Werk, der einen Kerngedanken von Bloch finalisiert.
Namlich den, dass Hoffnung auf Heimat doppelgriindig ist. In jeder gewordenen Erfah-
rung liegt eine Noch-Nicht-Erfahrung, die in der Hoffnung - oder mindestens im Tag-
traum - von einer besseren Welt vorscheinen kann. Heimat kann bei Bloch als utopisches
Destillat verstanden werden, das einem aber keinesfalls zufillt und nichts ist, was einem
gehort. Das hat sie mit der jeweiligen Landessprache gemeinsam. Heimat im politischen
Prozess bedeutet Freiheit und das demokratische Ringen darum. Heimat bedeutet Solida-
ritdt in der genannten Wechselwirkung des Gast-Gastgeber-Verhiltnisses und setzt Be-
wohnbarkeit von Territorien voraus. Sie wissen ja, dass es auf jedem Kontinent Gebiete
und Regionen gibt, die schlicht und ergreifend nicht (mehr) bewohn- oder besiedelbar und
definitive Fluchtgriinde sind. Hier tiberschneidet sich unser Thema mit der Klimadebatte.
In subjektiver Hinsicht bedeutet Heimat Identitdt und Identifikation mit meiner Lebens-
und Alltagswelt, Geborgenheit und soziale Bindekraft. Mein Name wird in Verbindung
mit meiner Adresse gebracht und diese kann Zugehorigkeit stiften. Die Doppelbodigkeit
von Heimat aber ist mindestens seit Beginn der Industrialisierung durch alle Epochen hin-
durch mehr oder weniger heftig zum Ausdruck gekommen: Vom Kampf fiir internationale
soziale Gerechtigkeit bis hin zum Vo6lkermord durch faschistische Systeme: ,Heimat darf
nicht reduziert werden auf blofie Heimatsignale. Heimat, richtig verstanden, hat zu tun
mit Lebensqualitdt. Heimat ist ein Kiirzel fiir Orientierungssicherheit, fiir konstante und
verldssliche Beziehungen und Erfahrungen. In diesem Sinne, als Identitdtsinstrument, ist
Heimat ein wichtiger Gegenpol zu den globalen Tendenzen.”*? Heimat ist nicht nur auf ei-
nen Ort fokussiert. Gerade wegen der globalen Tendenzen spricht der Soziologe Ulrich
Beck von ,Ortspolygamie”, weil es neben dem Hauptwohnsitz in Pfullingen noch die ei-
gene Ferienwohnung in der Toskana gibt oder weil der Jahresurlaub immer im selben Ho-
tel im Passeiertal in Stidtirol verbracht wird. Oder der Wohnsitz eines Kindes befindet sich
in London und wird fiir die Familie im Laufe der Zeit zur zweiten Heimat, weil auch dort
ein neues soziales Netz entsteht.

Auch Pfullingen, das sich ja mit dem Biospharengebiet identifiziert und noch einigerma-
ien bewohnbar ist, setzt sich mit der Zugehorigkeit auseinander. Im Pfullinger Journal
schreibt ein selbst ernannter Experte zur Frage, wer ein Original-Pfullinger sei, folgendes:
,Juristisch ist das relativ einfach. Wer in Pfullingen auf Dauer wohnen will, gilt vom ersten
Tag an als Pfullinger, nach drei Monaten Anwesenheit wird er sogar zum wahlberechtig-
ten Pfullinger Biirger. So ein paar Tage reichen nattirlich nicht zum zertifizierten Pfullin-
ger, dazu muss man schon eigene Leistungen bringen und gute Eltern arbeiten hart daran,
ihre Kinder soweit zu qualifizieren.”** Wie das genau geht, wird dann im weiteren Verlauf
der Glosse beschrieben. Eine Rolle spielt dabei ein Faustballturnier der Jederménner auf
dem Schomberg. Es geht um die Verkntipfung topographischer Besonderheiten (der
Schonberg) mit Gemeinschaftserlebnissen (Faustballturnier der Jedermdnner) und Esskul-
tur (Rote Wiirste grillen). Und wenn Sie dann eine Chiffre wie Biosphirengebiet dazu erfin-
den, dann stort Sie auch nicht, dass die Abstellplidtze der Gebrauchtwagenhéandler in Pful-
lingen genauso viel Fldche in Anspruch nehmen wie der liebevoll verhitschelte Stadtkern,

" Ernst Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Band III, Frankfurt/M, Seite 1628
2 Hermann Bausinger, Fremde Nihe, Tiibingen 2002, Seite 24
'8 Pfullinger Journal, 29. Jahrgang, Nr.11, November 2014 (,,Drommnomgucker“?)

www.jcs-context.de 5



Jurgen Strohmaier

der als Neue Mitte bezeichnet wird. Biosphédrengebiet ist demnach ein semantisches Kon-
strukt sozialer Wirklichkeit, um Heimat zu definieren und sie gleichsam einzugrenzen.
(Woran merken Sie, dass Sie im Biosphdrengebiet leben?) Die fiir mich tibergeordnete Fra-
ge dieser Zugehorigkeitsdynamik hat die franzosische Philosophin Barbara Cassin gestellt:
Wann sind wir wirklich zuhause?'* Das ist der Untertitel ihres Buches mit dem Titel Nostal-
gie. Nostalgie (nostos und algos) bedeutet im engeren Sinne Heimkehrschmerz, also eine Mi-
schung aus Heimweh und Sehnsucht. Homers Odysseus dient ihr dabei als Archetyp zur
Verkorperung der Sehnsucht nach Heimat, die er auf seiner Reise durch die Untiefen des
antiken Meeres kompensiert. Cassin untersucht das Verhiltnis von Heimat, Exil und Mut-
tersprache und wirft die Frage auf, ob es in der Odyssee fiir Odysseus tiberhaupt eine Hei-
mat gibt. Nicht nur weil ihn allein Calypso sieben Jahre von insgesamt 20 davon fernge-
halten hat. Obwohl nicht nur seine Gattin, Penelope, sondern auch das direkt in den
Baumstamm eingelassene Braut- und Ehebett - und sein Volk - ihn sehnstichtig erwarten,
verzogert sich die Ankunft in Ithaka hinein in das von Bloch angesprochene Noch-nicht.
Dagegen ist die Deutsche Bahn ein absolut ptinktliches Unternehmen! Er, Odysseus ist
noch nicht da! ,Ganz nah am Ziel ist er ganz weit entfernt. Abwesenheit und Nebel kom-
men zusammen [...]"> Und nun wendet Cassin einen Kunstgriff an, indem sie den Heim-
kehrschmerz bei Odysseus, eben die Nostalgie, als den eigentlichen Grund fiir seine ver-
spdtete Riickkehr auffiihrt. Und zwar deshalb, weil Nostalgie mit dem Noch-nicht so ver-
woben ist, wie das Gewand, das Penelope unabldssig zu weben titigt. ,Nostalgie ist der
Grund, warum man der Riickkehr nach Hause auf die Gefahr hin den Vorzug gibt, dass ei-
nen dort Verganglichkeit, Tod und, schlimmer noch, das Alter eher ereilen als Unsterblich-
keit [...] Kant hat behauptet, der Sehnstichtige [...] werde immer enttduscht, weil er nicht
die Orte der Jugend herbeisehne, sondern die Jugend selbst [...]."* Obwohl Odysseus seine
Frau' in dem Alter wiedersehen mochte, in dem sie tatsdchlich ist, fahrt die Nostalgie mit
ihm durch die See, weil das Unterwegs-Sein alterslos scheint - nicht nur wegen den sagen-
haften Zirzen, denen er unterwegs begegnet. Vielleicht fiirchtet er das Wiedererkennen mit
allen, die ihn lange nicht gesehen haben. Ein Riickkehrer nach Jahren, der von denen, die
dageblieben sind, erkannt und iiberrascht wird, steht oft nicht umsonst ,, wie angewurzelt
da”. Im Augenblick des Zusammentreffens mit dem Anderen sind die Wurzeln spiirbar,
wir sind bis zur Kenntlichkeit entstellt und werden mit unserer Herkunft konfrontiert. In-
sofern ist die Verwurzelung auch als Metapher fiir Nostalgie zu sehen oder Nostalgie ist
Teil der Verwurzelung. Die Frage ist also: Was hat sich verdndert, wiahrend der Reisende,
die Fliichtende und die Vertriebenen ,weg” waren? Ist es noch so wie zum Zeitpunkt des
freiwilligen oder erzwungenen Abgangs? Bin ich mir sicher, dass das wirklich mein Zu-
hause ist? Ist der vertraute Ort tiberhaupt noch der, der er einmal war. Hier geht es jetzt
um das Nicht-mehr als Gegenpol zum Noch-nicht. Bin ich etwa ein Anderer geworden,
weil ich unterwegs so viele Andere und X-Beliebige getroffen habe oder bin ich immer
noch derselbe? Mit diesen Fragen landen wir unwillkiirlich beim Aspekt der Identitat. Ist
also Identitét subjektiver Teil der Heimat oder ist Heimat Teil der Identitdt (auch im Sinne
geographischer und ethnographischer Identifikation)?

4 Barbara Cassin, Nostalgie — Wann sind wir wirklich zuhause? Berlin 2021

5 Ebenda: Seite 35

6 Ebenda: Seite 31 ff

7 Hier ein kurzer Hinweis zum geschlechtsspezifischen Aspekt von Nostalgie: In romantischen Verklarungen sind es
gewohnlich die Minner, die die Welt erobern und anscheinend die Frauen, die zuhause sitzen und warten. Heimat wird
gewohnlich von Frauen reprisentiert, so rief Elfriede Heidegger ihrem Mann zu: ,,bei anderen Frauen suchst du Heimat
- ach Martin - wie sieht’s in mir aus.” (Briefe Martin Heideggers an seiner Frau Elfriede, ,,Mein liebes Seelchen®)

www.jcs-context.de 6



Jurgen Strohmaier

~Nostalgie. Heimkehrrecht. Nach Hause zurtickkehren ist ein Recht”, schreibt Barbara
Cassin: ,,Jeder hat das Recht zuriickzukehren. Die am 11. Dezember 1948 von den Verein-
ten Nationen verabschiedete Resolution 194 erklért, dass denjenigen Fliichtlingen, die zu
ihren Wohnstitten zuriickkehren und in Frieden mit Nachbarn leben wollen, dies zum friihestmog-
lichen Zeitpunkt gestattet werden soll. Am 5. Juli 1950 hat die Knesset ein Riickkehrgesetz be-
schlossen, um sicherzustellen, dass alle Juden und ihre moglicherweise nichtjtidischen Fa-
milien nach Israel einwandern kénnen. Am 22. November 1974 verabschiedete die Gene-
ralversammlung der VN Resolution 3236, die erneut das unverdiufSerliche Recht der Paldsti-
nenser bekriftigt, in ihre Hiuser und in thr Eigentum zuriickzukehren, aus denen sie vertrieben
und entwurzelt wurden, und sie fordert ihre Riickkehr.”'® Damit hebt Cassin die politische Dis-
kussion um Migration, Zugehorigkeit, Flucht und Vertreibung auf eine internationale Ebe-
ne, die im Larm des gesellschaftspolitischen Alltags eher vernachldssigt wird. Nicht nur
das Recht auf Asyl oder das Gastrecht gilt es im Auge zu behalten, sondern es muss eine
internationale Aufgabe sein, in allen Teilen der Welt fiir lebenswerte und volkerrechtlich
abgesicherte Bedingungen zu sorgen, die erst gar nicht zu Flucht, Vertreibung, Verban-
nung und Exil fithren. , Vereinte Nationen” ist deshalb nicht nur das Label fiir eine inter-
nationale Organisation, die angetreten ist, Freiheit, Gerechtigkeit und Frieden zu stiften.
Peace all around the world bleibt eine konkrete planetare und politische Utopie, die in den
Vordergrund gertickt werden muss. So gesehen haben wir alle eine Migrationsvorder-
grund.

In dieser Zeit, in der ich diese Zeilen schreibe, sind wiitende , Rufe nach Heimat lauter als
jeder Muezzin” (Jagoda Marinic), sie sind eine Art ,anschwellender Bocksgesang” (Botho
Strauf’) und fordern ein , Wir-Gefiihl” das zynisch klingt, weil es auf gewaltsame Ausgren-
zung abzielt. In diesem Zusammenhang mochte ich jedenfalls nicht das Wir von irgendje-
manden sein. Gerade dann, wenn Heimat mythologisiert oder besser gesagt zum Mythos
umgelogen wird - wie Max Horkheimer und Theodor W. Adorno (beide wahrend der NS-
Zeit im Exil in den USA) das genannt haben - wird die Riickvergewisserung des eigenen
Standpunkts im ortlichen wie im politischen Sinne zur subjektiven wie gesellschaftlichen
Aufgabe. Heimat, so Horkheimer und Adorno, ist das Entronnensein aus dem nomadi-
schen Urzustand und der Ubergang zur Sesshaftigkeit. Insofern erinnern uns Gefliichtete
oder Menschen ohne Obdach an unsere eigentliche Herkunft und daran, dass wir selbst
aus dem Haus gejagt werden konnen. Ich schliefe mit einem Zitat von Horkheimer und
Adorno: ,,Wenn die feste Ordnung des Eigentums, die mit der Sesshaftigkeit gegeben ist,
die Entfremdung des Menschen begriindet, in der alles Heimweh und alle Sehnsucht nach
dem verlorenen Urzustand entspringt, dann ist es doch zugleich Sesshaftigkeit und festes
Eigentum, an dem allein der Begriff von Heimat sich bildet, auf den alle Sehnsucht und al-
les Heimweh sich richtet.”" Insofern ist der Heimat-Begriff anféllig fiir seine Mythologi-
sierung und seine Sehnsucht nach Ankommen kann sich derart zuspitzen, dass diese eher
in eine geistige Ziellosigkeit miindet, dass sie gewissermafSen erratisch wird.

Dezember 2025

8 Barbara Cassin, Nostalgie — Wann sind wir wirklich zuhause? Berlin 2021, Seite 116
% Max Horkheimer und Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklarung, Frankfurt/M 1988, Seite 85 ff

www.jcs-context.de 7



